
Humanities and law research. 2023. V. 10 (1)

29

УДК 94 (470.6) “18”
https://doi.org/10.37493/2409-1030.2023.1.3

Ю. Ю. Гранкин
Ю. Ю. Клычников

С. С. Лазарян

К ВОПРОСУ О РЕКОНСТРУКЦИИ СЛУЖБЫ И БЫТА 
СВЯЩЕННО-ЦЕРКОВНОСЛУЖИТЕЛЕЙ КАВКАЗСКОЙ ОБЛАСТИ 

В ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЕ XIX ВЕКА 
Священно-церковнослужители Северного Кавказа 

представляли собой специфическую и небольшую груп-
пу населения региона, на плечи которой были возло-
жены Церковью и государством весьма важные и зна-
чительные по охвату и глубине влияния на умы людей 
служебные задачи. Им предстояло вместе со словом 
Божьим нести свет просветления, изменять формы об-
щежития и преобразовывать нравы, царившие в крае,  
в котором насилие и попрание жизни человеческой было 
почти обыденностью. Одновременно им вменялось не 
только освобождать сердца от скверны и ненависти, не 
только наставлять и направлять людей на пусть истины, 
но внушать любовь к имперскому отечеству, а также по-
слушание и почтение к имперским властям.

Жизнь и служение этих людей проходили в сложных 
условиях, развивавшихся природно-климатических 
или социальных катаклизмов, ввергавших население 
в состояние неопределенности или страха. Многие и 
каждодневные угрозы требовали от священно-церков-
нослужителей большой выдержки, самообладания,  
а иногда и героизма, чтобы оставаться верными из-
бранному ими предназначению. Эти люди почти всегда 
были задействованы в повседневных событиях, разво-

рачивавшихся в крае, участвовали в межэтнических 
коммуникациях, выступали миротворцами, помогали 
обиженным и страждущим. Одновременно наравне 
со всеми подвергались опасностям военного времени, 
погибали от рук злодеев или неприязненных к русским 
горских наездников, умирали на своем посту, врачуя и 
утешая поселян в казачьих станицах и в деревнях во 
время частых в крае первой половины XIX в. эпидеми-
ческих болезней.

Немало трудов было принесено священно-церков-
нослужителями для обращения в Христианскую веру 
людей инославных исповеданий и даже преступников, 
спасая их души и возвращая в мир людей для продол-
жения созидательного существования.

Ключевые слова: священнослужители, Северный 
Кавказ, опасные условия, военные действия, религиоз-
ные требы, христианская вера.

Для цитирования: Гранкин Ю. Ю., Клычников Ю. 
Ю., Лазарян С. С. К вопросу о реконструкции службы и 
быта священно-церковнослужителей Кавказской обла-
сти в первой половине XIX века // Гуманитарные и юри-
дические исследования. 2023. Т. 10 (1). С. 29–34. DOI: 
10.37493/2409-1030.2023.1.3

Yuri Yu. Grankin
Yuri Yu. Klychnikov

Sergey S. Lazaryan

ON RECONSTRUCTION OF THE SERVICE AND LIFE OF THE CHURCH PRIESTS  
OF THE CAUCASUS REGION IN THE FIRST HALF OF THE XIX CENTURY

The clergy of the North Caucasus were a specific and 
small group of the population of the region, on whose 
shoulders the Church and the State were entrusted with 
very important and significant official tasks in terms of 
coverage and depth of influence on the minds of people. 
Together with the word of God, they had to bring the light 
of enlightenment, change the forms of community life 
and transform the mores that reigned in the region, in 
which violence and trampling of human life was almost 
commonplace. At the same time, they were charged not 
only to free their hearts from filth and hatred, not only to 
instruct and guide people to the truth, but to inspire love for 
the imperial fatherland, as well as obedience and respect 
for the imperial authorities.

The life and ministry of these people took place in 
difficult conditions of developing natural-climatic or social 
cataclysms that plunged the population into a state of 
uncertainty or fear. Many and everyday threats demanded 
great endurance, self-control, and sometimes heroism from 
the clergy in order to remain true to their chosen destiny. 
These people were involved in everyday events unfolding 

in the region, participated in interethnic communications, 
acted as peacekeepers, and helped the offended and 
suffering. At the same time, along with everyone, they were 
exposed to the dangers of wartime, died at the hands of 
villains or mountain riders, hostile to Russians, died at 
their post, healing and comforting the settlers in Cossack 
villages and villages during frequent epidemic diseases in 
the region in the first half of the 19th century.

A lot of work was brought by the clergy to convert 
people of heterodox confessions and even criminals to the 
Christian faith, saving their souls and returning people to 
the world to continue their creative existence.

Key words: clergy, North Caucasus, dangerous 
conditions, military actions, religious requirements, 
Christian faith

For citation: Grankin Yu. Yu., Klychnikov Yu. Yu., 
Lazaryan S. S. Оn reconstruction of the service and life of 
the church priests of the Caucasus region in the first half 
of the XIX century // Humanities and law research. 2023. 
V. 10 (1). P. 29–34 (In Russian). DOI: 10.37493/2409-
1030.2023.1.3



Гуманитарные и юридические исследования. 2023. Т. 10 (1) 

30

Духовенство – это особенное сословие на тер-
ритории Северного Кавказа, которое не только 
окормляло свою старожильческую или новопри-
обретенную паству, направляло её по верной 
дороге и осуществляло пастырское попечение, 
но всячески должно было печься и о том, чтобы 
жители этой южной окраины Российского государ-
ства видели в нем свою опору и защитника, а так-
же с готовностью могли служить его интересам.

Жить и осуществлять своё служение прихо-
дилось в сложных условиях военного времени. 
Многие части Кавказского края были захвачены 
противостоянием армии и казаков с непокорны-
ми горцами. Сами же казачьи станицы и мирные 
крестьянские селения часто подвергались напа-
дениям со стороны многочисленных хищнических 
партий, ускользнувших от внимания армейских 
отрядов и казачьих постов. Селения грабили, лю-
дей убивали или увозили в рабство в горы. Хищ-
ники подстерегали людей на полевых работах 
или в садах, нападали на неосторожных путников 
на дорогах.

Немало жертв таких нападений было сре-
ди церковнослужителей. Так, 9 сентября 1831 г. 
иерей и благочинный станицы Баталпашинской 
Диомид Зайцев сообщил в Ставропольское ду-
ховное правление, что 1 сентября 1831 г. после 
переправы через реку Кубань закубанских хищни-
ков численностью до 2000 человек в трех верстах 
от станицы Баталпашинской случилось сражение 
и преследование войсками вторгшихся неприяте-
лей. Во время преследования через речку Куму 
было найдено тело диакона Василия Дмитрие-
ва, изрубленное хищниками и брошенное в топ-
кой балке вместе с телом неизвестного человека 
[7, л.1]. Благочинный Диомид Зайцев не только 
провел опознание тела погибшего диакона, но и 
позаботился о необходимом и соответствующем 
правилам придании земле погибшего.

Поскольку убитый диакон не успел обзавестись 
в станице Баталпашинской ни домом, ни какими 
другими обзаведениями, невозможно было уста-
новить, где с семейством и имуществом остава-
лась его жена. При ней должны были находиться 
и документы на чин диакона, которые по невоз-
можности погибшим продолжать служение своё, 
полагалось возвратить в консисторию. Об умер-
ших священно-церковнослужителях благочинный 
должен был «немедленно доносить Преосвящен-
ному, с означением оставшегося семейства и с 
приложением должностных документов. В то же 
время делает он опись оставшемуся после умер-
шего имению с оценкой и представляет ее в Кон-
систорию, а если имеются малолетние наследни-
ки, то и с назначением опекуна» [2].

Во исполнение своих обязанностей благочин-
ный Диомид Зайцев отправил в Ставропольское 
духовное правление клировую ведомость на се-
мейство погибшего от рук закубанских хищников 

диакона Василия Дмитриева, из которой можно 
было узнать, что его женой была Евдокия Заха-
ровна, 39 лет от роду, а также в семействе было 
шесть детей: сын Осип –16 лет, Дмитрий – 11 лет 
и дочери: Татьяна – 9 лет, Анна – 7 лет и Елена – 
5 лет [7, л. 4]. 

Семейство диакона Василия Дмитриева разы-
скивалось в том числе и в г. Новочеркасске, отку-
да он прибыл в станицу Баталпашинскую по двум 
причинам: во-первых, для определения размера 
содержания и вспомоществования для семей-
ства, оставшегося без кормильца, а во-вторых, по 
необходимости вернуть в консисторию докумен-
ты на чин диакона, как того требовали правила. 
По существовавшим установлениям Священного 
Синода для обеспечения вдов духовного звания, 
имевших малолетних детей, либо взрослых доче-
рей «не подающих надежды на замужество», пре-
доставлялись вакансии просфорниц с окладом в 
14 рублей в год [11]. В силу того, что диаконы,  
в отличие от священников, не могли самостоя-
тельно совершать требы, которые по большей 
части были основной статьей их дохода, в диа-
конских семьях редко имелись сколько-нибудь 
возможные денежные накопления, которыми 
можно было бы воспользоваться в форс-мажор-
ных обстоятельствах.

Ситуация, однако, осталась не проясненной, 
т. к. из наличных документов нет возможности 
проследить судьбу семейства убитого диакона и 
результатов поисков, учиненных благочинным Ди-
омидом Зайцевым.

Ведущиеся в крае военные действия против 
непокорных горцев порождали часто непредви-
денные коллизии. Поскольку в войсках Отдель-
ного Кавказского корпуса проходили службу люди 
различных инославных исповеданий, то могли 
возникать трудности вероисповедального харак-
тера. Кавказские войска стали испытывать недо-
статок римско-католических священников после 
массового прибытия в войска рекрутов из Цар-
ства Польского и пленных-поляков из бывшей 
Польской армии, после подавления восстания 
1830–1831 гг. Например, командир Кавказского 
стрелкового батальона подполковник Кинович 
вынужден был обратиться к Кавказскому и Черно-
морскому епископу Еремею с просьбой разрешить 
священнику селения Новоселицы похоронить 
умершего в батальонном лазарете рядового по-
ляка Яна Гвяздовского. Находившийся в селении 
священник Православной церкви Андреевский от-
казался совершить необходимые требы над умер-
шим, «ссылаясь на неимение разрешения от епар-
хиального начальства для того» [10, л. 1]. 

От Кавказской духовной консистории неза-
медлительно пришло заключение: предписать 
священнику Андреевскому непременного испол-
нения потребных треб, «буде кто из чиновников 
католицкой, реформаторской или лютеранской 



Humanities and law research. 2023. V. 10 (1)

31

религии, т. к. все они учения Евангельское со-
держат и надежду полагают во Христе Спасителе 
сего мира, а при том определили себя на защи-
ту Православного нашего Отечества» [10, л. 2].  
Всем полковым священникам повелено было 
тела погибших или умерших «сопровождать с 
места до кладбища в ризах и епитрохилях и опу-
скать в землю при пении стиха: Святый Боже…» 
[10, л. 3]. 

Таким распоряжением снималась отчасти про-
блема отсутствия людей, предназначенных для 
осуществления необходимых треб для людей 
римско-католического исповедания и одновре-
менно отдавалась дань и свидетельство уваже-
ния их служению российскому Отечеству, видя в 
них не только единоподданных российского импе-
ратора, но едино сынов Христовых.

Сложные обстоятельства жизни в Северокав-
казском крае требовали от служителей культа 
большого самообладания и даже самоотдачи, гра-
ничивших с героизмом, когда, например, в 1830–
1831 гг. там свирепствовала эпидемия холеры, 
которая проникла из Закавказья в августе 1830 г.  
в Кизляр, а затем в Ставрополь. Всего в 1830 г. 
холерой было охвачена 31 губерния страны, в ко-
торых болело 68 091 человек, из которых умерли  
37 595 человек. Особенно пострадали Астрахан-
ская губерния и Ставрополье. В Астраханской гу-
бернии в течение суток умирало до 200 человек [3]. 

Людей охватывал страх и ропот. Священно-цер-
ковнослужители также умирали от холеры, но 
большинство из них относились к эпидемии как 
Божьему попущению, которое надо понести со 
смирением и покаянием. Этому они учили сель-
ских поселян, среди которых жили сами. Священ-
но-церковнослужители служили молебны, читали 
молитвы от мора, совершали крестные ходы, вся-
чески старались успокоить прихожан и напутство-
вать их на смирение и уповать на волю Божью.

Однако многие из сельских жителей не верили 
в холеру, считали, что никакой болезни нет, что 
правительственные чиновники только отягоща-
ют и осложняют их жизнь карантинными мерами. 
Особенно поселян раздражало то, что дома за-
разившихся людей оцеплялись и запрещались 
любые передвижения остальных здоровых до-
мочадцев. Сельским священникам предписы-
валось «удостоверять народ, что это болезнь 
заразительная, что предписанные начальством 
предосторожности нужно употреблять послушно 
и верно. Потому что, если кто, поступив против 
предосторожности внесет заразу в селение, на-
рушит карантин, таковой даст Богу ответ за нару-
шение заповеди и за то, что сделался виной беды 
для своих собратьев» [1].

Умерших от холеры практически сразу везли 
на кладбище и часто отпевали заочно. Тех, кто 
умирал ночью, также незамедлительно отвозили 
на кладбища, но, чтобы такие умершие не были 

лишены молитв, с телом умершего отправляли 
записку приходского священника, в которой оз-
началось имя усопшего, что он принадлежит к 
Православной церкви, и обстоятельства, по ко-
торым отпевание в приходской церкви не было 
совершено. Кладбищенский причт совершал по-
гребальное пение с молитвами поименованных 
усопших, «смотря по возможности, выходить с 
литиею к месту, где похоронены тела» [1].

Некоторые из священно-церковнослужителей 
были не менее других людей подвержены страху 
смерти и не все справлялись с эмоциональным 
напряжением, хотя, будучи публичными людьми, 
не имели права это демонстрировать, чтобы не 
порочить не только свой сан, но и миссию Церк-
ви. К тому же священнослужители часто были 
единственными, кто мог реально чем-то помочь 
людям, попавшим в беду, кто мог быть рядом, 
утешить и успокоить, подать надежду, а иногда 
организовать противохолерные мероприятия. 
Например, священники поили заболевших гомео-
патическими настоями из трав, чтобы предотвра-
тить у них рвоту. Это иногда спасало жизни людей 
и воодушевляло остальных страждущих. Часто от 
священников сообщалось властям о развиваю-
щейся ситуации. 

Потому, когда от Ставропольского земского 
исправника пришло сообщение в Кавказский 
Областной комитет, что в районах, пораженных 
холерой, священники селения Дмитриевского 
Федор Колачинский и селения Разшеватки Лука 
Иванов, уклоняются от исполнения обрядов, «де-
лаемым над людьми, заболевшими и умирающи-
ми от холеры» [6, л.1 об.], об этом было тут же 
доложено Архиепископу Новочеркасскому и Ге-
оргиевскому Афанасию.

Областные власти просили содействия Его 
Высокопреосвященства о постановлении в не-
пременную обязанность духовенства и в осо-
бенности священнослужителей тех мест, где 
действовала холера, «чтобы они во время тако-
го народного бедствия, если не все следуемые 
обряды религии, то, по крайней мере, предание 
земле умерших от холеры, совершали беспре-
кословно и сообразно существующим на сие пра-
вилам» [6, л.1 об.].

Этого требовали обстоятельства, поскольку 
иное помимо всех привходящих событий порожда-
ло «большой страх и ужас в особенности в нижнем 
классе народа» [6, л.2], которые могли привести к 
непредсказуемым действиям местных жителей, не 
имевших иного утешения и поддержки по большей 
части, кроме священнического участия.

От Новочеркасской духовной консистории при-
шло распоряжение всем духовным правлениям 
через благочинных напомнить всем священно 
-церковнослужителям о неукоснительном испол-
нении всех христианских треб над больными хо-
лерой и особенно, чтобы они напутствовали их 



Гуманитарные и юридические исследования. 2023. Т. 10 (1) 

32

исповедью и утешением, ободряли милосердием, 
«а умерших придавать земле по христианскому 
долгу» [6, л.2]. Вышеназванных священников по 
прошествии эпидемии, подвергнуть строгой от-
ветственности. 

Так, священник Лука Иванов 14 сентября 1831 г.  
был выслан в г. Новочеркасск в духовную кон-
систорию держать ответ перед архиепископом. 
Всем остававшимся в своих селениях священни-
кам предписано было через благочинного села 
Новотроицкого священника Иоанна Островидова 
ознакомиться с указом Архиепископа Афанасия и 
личными подписями это подтвердить [6, л. 7-7 об.].  
От селения Разшеватки подписи поставили свя-
щенники Лука Иванов, Афанасий Садовский, ди-
акон Кирилл Феоктистов и дьячок Варфоломей 
Крестилевский [6, л.8].

Вероисповедальные коллизии могли возникать 
при изъявлении представителями инославных 
религий желания принять веру Христову. Такой 
казус возник, например, в 1836 г., когда выходец 
из туркменского Чугудуровского рода Магомед 
Джаналиев, проживавший в селении Покойном 
в работниках, запросился в христианскую веру, 
но местный священник отказался совершить над 
ним таинство крещения без разрешения духовно-
го начальства [4, л.1-1 об.].

В связи с данным обстоятельством Кавказское 
Областное правление обратилось в Ставрополь-
ское духовное правление и просило разрешить 
священникам на будущее время приводить жела-
ющих в христианское исповедание без предвари-
тельной переписки.

На это обращение также отреагировала Ново-
черкасская духовная консистория, которая пред-
писала священнику селения Покойного Федору 
Можарскому, «дабы он Джаналиева, научив пра-
вилам и благочестию Христианской веры, просве-
тил священным крещением, внеся оное в метри-
ческую книгу» [4, л.6].

Новым, но достаточно частым явлением сде-
лались просьбы преступников из горцев по изъяв-
ленному ими добровольному желанию привести 
их в христианскую веру. В 1831 г. так поступил 
среди осужденных военным судом в комиссии 
при 43 Егерском полку вместе с прапорщиком Ку-
чугманом Алькасовым чеченец Дзу Асаев, обви-
ненный за убийство подвластного князю капитану 
Эльдорову жителя деревни Мурдаровой чеченца 
Сулеймана. 

Судебная комиссия постановила определить 
в качестве наказания для Дзу Асаева 31 удар 
плетьми и отослать на поселение в Сибирь, а его 
брата Серали Асаева, подавшего повод к этому 
убийству, наказать 150 ударами розг и оставить 
на прежнем месте жительства [8, л.1 об.].

Среди осужденных по аналогичному престу-
плению в судебной комиссии 43 Егерского полка 
в сентябре того же года был Лечи Кулаев, приго-

воренный к 40 ударам кнутом и к отправке в Си-
бирь в каторжные работы, который также изъявил 
желание перейти в христианскую веру [9, л.1 об.].

Приведение приговора в исполнение перечис-
ленным арестантам, содержащимся в ставро-
польском тюремном замке, было приостановлено 
на основании указа Правительствующего Сената 
от 30 мая 1826 г., а также на основании указов 
от 16 декабря 1741 г. и от 26 октября 1761 г. для 
решения по делам об иноверцах, осужденных за 
смертоубийство и другие тяжкие преступления, 
когда эти иноверцы примут веру греческого испо-
ведания [9, л.2].

После обращения Кавказского областного 
правления в Ставропольское духовное правле-
ние о высказанном желании осужденных ино-
верцев перейти в христианскую веру соборному 
священнику Андрею Альшанскому поручалось 
до получения Архипастырского решения из Но-
вочеркасска приготовить к святому крещению че-
ченца Дзу Асаева и Лячи Кулаева. По научении 
их первым началам христианской веры и некото-
рых молитв, 3 апреля 1832 г. они были окрещены 
с наречением имен, первому – Василий, а второ-
му – Федор. Восприемниками первого стали став-
ропольского полевого комиссионерства комиссар 
14 класса Андреян Андреев и ставропольского 
купеческого сына Ивана Чернова дочь девица 
Мария; второго – титулярный советник служащий 
Ставропольского Земского суда Никифор Зазу-
левский и вдова, ставропольская мещанка Ели-
завета Шуваева [9, л.12].

С такой же просьбой обращались содержав-
шиеся во Владикавказской крепости джераховец 
абрек Газиев и кистинцы Антек Андиев и Исмаил 
Ашов, которые оказались виновными: Газиев –  
в возмущении кистинцев, в разбое и грабеже; 
Андиев и Ашов – в воровстве и грабеже. По кон-
фирмации им было определено: абрека Газиева 
наказать 20 ударами кнутом и поставить на лице 
указание знака, сослать в Сибирь на каторжные 
работы. Антека Андиева и Исмаила Ашова нака-
зать публично плетьми, по 50 ударов каждому и 
сослать в Сибирь на поселение [5, л.1об.].

При осмотре тюремного замка г. Владикавка-
за 16 апреля 1831 г. областным прокурором, со-
державшиеся там преступники Антек Андиев и 
Исмаил Ашов, в ожидании исполнения пригово-
ра, изъявили ему желание принять христианскую 
веру. Областной прокурор, в свою очередь, об-
ратился в Ставропольское духовное правление, 
сообщив о желании преступников и приказал 
отослать их туда при получении положительного, 
основанного на существующих законных основа-
ниях согласия архиепископа, а исполнение вме-
ненного им наказания приостановить до особого 
на этот счет предписания, опираясь на основа-
ния указа Правительствующего Сената от 30 мая 
1826 г., а самих арестантов отправить под карау-
лом в г. Ставрополь [5, л.2 об. – 3].



Humanities and law research. 2023. V. 10 (1)

33

Реагируя на обращение областного прокуро-
ра и желание преступников магометанского ис-
поведания Антека Андиева и Исмаила Ашова, 
изъявивших добровольное желание принять хри-
стианскую веру, Ставропольское духовное прав-
ление 11 июня 1831 г. предписало иерею Казан-
ской церкви Николаю Тихомирову, чтобы он «по 
наставлении оных некоторым молитвам, просве-
тить их светом крещения, и по исполнении донес 
о восприемниках Правлению» [5, л.4].

Арестантов приводили ежедневно из тюремно-
го замка под надлежащим караулом чинов Став-
ропольской градской полиции в Ставропольское 
духовное правление для надлежащих «в чем сле-
дует испытаниям и наставлениям» [5, л.11 об.],  
а затем возвращали под арест тем же караулом. 

Из опроса через переводчика канцеляриста 
Никиту Наталова было выяснено, что Антек Ан-
диев от роду 45 лет, не имел ни отца, ни мате-
ри, ни каких-либо родственников. Будучи одинок, 
желает принять христианскую веру не из страха 
наказания, которое последовать должно за со-
вершенные им преступления, а по внушению ему 
христианской веры, истину которой ему раскрыли 
некоторые русские люди, содержавшиеся вместе 
с ним под стражей, через разговоры. Его подель-
ник Исмаил Ашов – от роду 20 лет, холост, род-
ственников, кроме престарелого отца не имел.

Смотрителю тюремного замка приказано было 
подготовить арестантов для принятия Святого 
крещения, очистить омовением и снабдить чи-
стой одеждой, а также приискать восприемных 
отцов мужского пола и женского пола восприем-
ниц. Затем отослать при надлежащем присмотре 
к священнику Казанской церкви Николаю Тихоми-
рову [5, л.18]. 

В перечисленных случаях трудно выяснить, на-
сколько искренними были высказанные желания 
осужденных преступников принять Святое Кре-
щение и отказаться от своей прежней магометан-
ской веры, поскольку принимаемые ими решения 
были вызваны чрезвычайными обстоятельствами 
и могли сделаться лишь способом спасения от 
предстоявшего им наказания. С другой стороны, 
горские выходцы, переходившие в христианскую 
веру, рисковали быть убитыми со стороны своих 
единоплеменцев, если возвращались в свою эт-
ническую среду на прежнее место жительства. Из 
исследованных архивных документов нельзя про-
следить дальнейшую судьбу обозначенных ново-
крещенцев, но из опыта северокавказской жизни 
первой половины XIX в. следовало, что эти люди 
были обречены выбирать не только религиозное 
исповедание, но и дальнейшую дислокацию сво-
его существования: обстоятельствами они обре-
кались жить в русском имперском мире.

Литература
1.	 Бежанидзе Г. Холера в 1830: действия медслужб, Церкви и власти. URL: //https://www.miloserdie.ru/article/holera-v-

1830-dejstviya-medsluzhb-tserkvi-i-vlasti/ (Дата обращения: 06.02.2023).
2.	 Булгаков С.В. Настольная книга для священно-церковнослужителей URL: http://www.odinblago.ru /nastolnaya_

kniga_1 (Дата обращения: 06.02.2023).
3.	 Васильев К.Г., Сегал Л.Е. История эпидемий в России. URL: http://kemenkiri.narod.ru/gaaz/epid.htm (Дата обраще-

ния: 06.02.2023).
4.	 Государственный архив Ставропольского края (далее – ГАСК). Ф. 63. Оп.15. Д.19.
5.	 ГАСК. Ф. 90. Оп.1. Д.72.
6.	 ГАСК. Ф. 90. Оп.1. Д.83.
7.	 ГАСК. Ф.90. Оп.1. Д.104. 
8.	 ГАСК. Ф. 90. Оп.1. Д.111.
9.	 ГАСК. Ф. 90. Оп.1. Д.123.
10.	ГАСК. Ф.135. Оп.2. Д.150.
11.	 Приходское духовенство в XIX веке. URL: https://history.wikireading.ru/258706 (Дата обращения: 06.02.2023).

References
1.	 Bezhanidze G. Holera v 1830: dejstviya medsluzhb, Cerkvi i vlasti (Cholera in 1830: the actions of medical services, 

Churches and authorities). URL: //https://www.miloserdie.ru/article/holera-v-1830-dejstviya-medsluzhb-tserkvi-i-vlasti/ 
(Accessed: 06.02.2023).

2.	 Bulgakov S.V. Nastol’naya kniga dlya svyashchenno-cerkovnosluzhitelej (Desk book for clergy) .URL: http://www.
odinblago.ru /nastolnaya_kniga_1 (Accessed: 06.02.2023). 

3.	 Vasil’ev K.G., Segal L.E. Istoriya epidemij v Rossii (History of epidemics in Russia). URL: http://kemenkiri.narod.ru/gaaz/
epid.htm (Accessed: 06.02.2023).

4.	 State Archive of the Stavropol Territory (GASK). F. 63. Inv. 15. D.19.
5.	 GASK. F. 90. Inv. 1. D.72.
6.	 GASK. F. 90. Inv. 1. D.83.
7.	 GASK. F.90. Inv. 1. D.104. 
8.	 GASK. F. 90. Inv. 1. D.111.
9.	 GASK. F. 90. Inv. 1. D.123.
10.	GASK. F.135. Inv. 2. D.150.
11.	 Prihodskoe duhovenstvo v XIX veke (Parish clergy in the 19th century). URL: https://history.wikireading.ru/258706 

(Accessed: 06.02.2023).



Гуманитарные и юридические исследования. 2023. Т. 10 (1) 

34

Сведения об авторах
Гранкин Юрий Юрьевич – доктор исторических наук, проректор по академической политике, контролю качества, 

образования и информатизации Пятигорского государственного университета / grankinj@pgu.ru
Адрес: д.9, пр. Калинина, 357352, Пятигорск, Российская Федерация.
Клычников Юрий Юрьевич – доктор исторических наук, профессор кафедры исторических и социально-фи-

лософских дисциплин, востоковедения и теологии Пятигорского государственного университета / klichnikov@mail.ru 
Адрес: д.9, пр. Калинина, 357352, Пятигорск, Российская Федерация.
Лазарян Сергей Степанович – доктор исторических наук, профессор кафедры исторических и социально-фи-

лософских дисциплин, востоковедения и теологии Пятигорского государственного университета / aflost@yandex.ru
Адрес: д.9, пр. Калинина, 357352, Пятигорск, Российская Федерация.

Information about the authors
Yuri Yu. Grankin – doctor of Historical Sciences, Vice-Rector for Academic Policy, Quality Control, Education and 

Informatization, Pyatigorsk State University / grankinj@pgu.ru 
The address: 9, Kalinina Ave., 357352, Pyatigorsk, Russian Federation.
Yuri Yu. Klychnikov – doctor of Historical Sciences, Professor, Chair of Historical and Social Philosophical Disciplines, 

Oriental Studies and Theology, Pyatigorsk State University / klichnikov@mail.ru
The address: 9, Kalinina Ave., 357352, Pyatigorsk, Russian Federation.
Sergey S. Lazaryan – doctor of Historical Sciences, Chair of Historical and Social-Philosophical Disciplines, Oriental 

Studies and Theology, Pyatigorsk State University / aflost@yandex.ru
The address: 9, Kalinina Ave., 357352, Pyatigorsk, Russian Federation.


