
Humanities and law research. 2022. V. 9 (4)

543

УДК 94 (470+571) “18”	 https://doi.org/10.37493/2409-1030.2022.4.2

Ю. Ю. Гранкин

«СТАРАНИЯ, О ДОБРОВОЛЬНОМ РАСПРОСТРАНЕНИИ ЕВАНГЕЛЬСКОГО 
УЧЕНИЯ …»: МИССИОНЕРСКАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ В ПОЛИТИКЕ РОССИЙСКИХ 

ВЛАСТЕЙ НА СЕВЕРНОМ КАВКАЗЕ (1793–1817 гг.)

Миссионерская деятельность Православной Церкви 
играла важную роль в умиротворении народов Север-
ного Кавказа. Предполагалось восстановить среди них 
те духовные ценности, которые ранее исповедовали их 
предки. С этой целью в 1793 г. в Моздоке был учреждён 
пост викарного епископа Астраханской епархии. Это по-
зволяло оперативно решать вопросы, связанные с рас-
пространением здесь христианской веры. Очень скоро 
Моздок превратился в один из ведущих религиозных 
центров края. Но к самой миссионерской работе у вла-
стей было немало претензий: число обращённых в но-
вую веру не соответствовало ожиданиям, а искренность 
убеждений неофитов вызывала серьёзные сомнения. 
Император Павел I, сменивший на престоле Екатерину 
II, распорядился ликвидировать викариатство. Тем не 
менее сама идея проповедовать православие в горской 
среде сохранялась и имела немало сторонников. 

Вновь стал вопрос о восстановлении Осетинской 
комиссии, с помощью которой предполагалось влиять 
на конфессиональную ситуацию в регионе. Возника-

ли и апробировались проекты по привлечению ино-
странных миссионеров для миссионерской работы в 
горской среде. Но главная роль отводилась право-
славным священникам, для успешных трудов которых 
казна готова была выделять необходимые средства. 
Деятельность церкви при этом не должна была проти-
воречить шагам светских властей. С назначением на 
Кавказ А.П. Ермолова военно-политическая ситуация 
в крае усложняется, что ознаменовало собой новый 
этап в миссионерской практике православного духо-
венства. 

Ключевые слова: миссионеры, епархия, пропове-
ди, христианство, православие, епископ, горцы, вика-
рий, храм.

Для цитирования: Гранкин Ю. Ю. «Старания,  
о добровольном распространении Евангельского уче-
ния …»: миссионерская деятельность в политике рос-
сийских властей на Северном Кавказе (1793–1817 гг.) // 
Гуманитарные и юридические исследования. 2022. Т. 9 
(4). С. 543–548. DOI: 10.37493/2409-1030.2022.4.2

Yurii Yu. Grankin

«EFFORTS TO VOLUNTARILY SPREAD THE GOSPEL TEACHING...»: 
MISSIONARY ACTIVITY IN THE POLICY OF THE RUSSIAN AUTHORITIES 

IN THE NORTH CAUCASUS (1793–1817)

The missionary activity of the Greek Church played 
an important role in appeasing the peoples of the North 
Caucasus. It was supposed to restore among them those 
spiritual values that their ancestors had previously professed. 
For this purpose, in 1793, the post of vicar bishop of the 
Astrakhan diocese was established in Mozdok. This made it 
possible to quickly resolve issues related to the spread of the 
Christian faith here. Very soon Mozdok became one of the 
leading religious centers of the region. But the authorities had 
many complaints about the missionary work itself: the number 
of converts to the new faith did not meet expectations, and 
the sincerity of the neophytes’ beliefs raised serious doubts. 
Emperor Paul I, who replaced Catherine II on the throne, 
ordered the abolition of the vicariate. Nevertheless, the very 
idea of preaching Orthodoxy in the mountain environment was 
preserved and had many supporters.

The question of restoring the Ossetian Commission, 
with the help of which it was supposed to influence the 
confessional situation in the region, arose again. Projects 

to attract foreign missionaries for missionary work in the 
mountain environment arose and were tested. But the main 
role was assigned to Orthodox priests, for whose successful 
work the treasury was ready to allocate the necessary funds. 
The activities of the church in this case should not have 
contradicted the steps of the secular authorities. With the 
appointment of A.P. Yermolov to the Caucasus, the military-
political situation in the region is becoming more complicated, 
which marked a new stage in the missionary practice of the 
Orthodox clergy. 

Key words: missionaries, diocese, sermons, 
Christianity, orthodoxy, bishop, highlanders, vicar, temple.

For citation: Grankin Yu.Yu. «Efforts to voluntarily 
spread the gospel teaching...»: missionary activity in the 
policy of the Russian authorities in the North Caucasus 
(1793–1817) // Humanities and law research. 2022.  
V. 9 (4). P. 543–548 (In Russian). DOI: 10.37493/2409-
1030.2022.4.2

Значение миссионерской работы для умиротво-
рения недавно присоединённых «инородческих» 
окраин высоко оценивалось властями Российской 
империи. Не был исключением и Северный Кав-
каз, где проживали многочисленные народы, по 
преданиям некогда являвшиеся частью мира хри-

стианства [10, с. 283-286]. Возник замысел вернуть 
их в лоно православной Церкви, и для этого ука-
зом Екатерины II в 1793 г. в Моздоке учреждается 
пост викарного епископа Астраханской епархии. 
Это трактовалось как продолжение подвижниче-
ских трудов христианских проповедников, ранее 



Гуманитарные и юридические исследования. 2022. Т. 9 (4) 

544

окормлявших горскую паству. В частности, говори-
лось: «Употреблённые предками нашими и нами 
старания, о добровольном распространении Еван-
гельского учения в народах, по близости к линии 
Кавказской обитающих, с Божию помощью имели 
успех, доказываемый обращением многих осетин-
цев и тому подобных к церкви нашей благочести-
вой» [15, с. 422]. Примечательно, что в этом же 
году здесь начал работать Верховный погранич-
ный суд, который должен был приобщать местных 
жителей к правовым порядкам империи [7, с. 50]. 
Это были способы ненасильственного привлече-
ния населения края к мирной жизни в составе еди-
ного государства, чьими подданными они теперь 
являлись. Власть рассчитывала, что вскоре най-
дёт верных сторонников из их числа. Синод, уточ-
няя и разъясняя императорский указ, отмечал, что 
следует «приложить старание, чтобы священно и 
церковно-служители таковых церквей были из та-
мошних же жителей» [15, с. 450]. Таким образом, 
перед сделавшими пророссийский выбор открыва-
лись привлекательные социальные перспективы, 
а это формировало позитивный образ власти в со-
знании проживавших на Кавказе народов. Суще-
ствовавшая ранее Осетинская духовная комиссия 
упразднялась [11, с. 14].

Действовать епископу приходилось достаточ-
но автономно, а количество задач, которые были 
перед ним поставлены, не ограничивались лишь 
духовными обязанностями. Он отвечал за кадро-
вые вопросы, должен был организовать школу, 
координировать работу миссионеров, контроли-
ровать деятельность монастырей и т. п. Столь 
нелёгкая ноша легла на плечи Гаийя Такаова, 
считавшегося человеком сведущим в местных 
реалиях, который в мае 1793 г. был назначен 
епископом Моздокским и Маджарским [6, с. 85]. 
Судя уже по первым шагам Гаийя, этот расчёт 
оказался верным. По распоряжению епископа 
стала разрабатываться осетинская письменность 
с использованием славянской азбуки. Проповеди 
читались на понятном осетинам языке, что об-
легчало выстраивание диалога между пастырем 
и верующими [12, с. 93]. Так, дьякон Моздокского 
собора Павел Генцауров перевёл книгу «Началь-
ное учение человеком, хотящим учитися книг 
божественного писания», которая активно ис-
пользовалась в ходе проведения миссионерских 
бесед с «инородческой» паствой [4, с. 14].

Насколько успешной была такая деятель-
ность, однозначного ответа нет. В руки исследо-
вателям попадает разноречивая информация, не 
позволяющая получить объективное представле-
ние о происходящих процессах восстановления 
христианского вероучения среди осетин, ингушей 
и кабардинцев. Так, один из дореволюционных 
авторов утверждал, что «преосвященный епи-
скоп моздокский Гаий только по времени посы-
лал в Осетию соборных и приходских священ-

ников с причтом для проповеди» и за всё время 
существования викариатства Моздокского число 
новообращённых не достигло даже трёх сотен 
человек [13, с. 143]. Автор истории Астраханской 
епархии протоиерей Иоанн Саввинский называет 
цифру 286 человек, обращённых в течение ше-
сти лет [18, с. 235]. Немало вопросов вызывала 
искренность неофитов. Сохранились следующие 
подробности крещения горцев: «Они охотно по-
зволяют себя крестить; некоторые повторяют 
это по нескольку раз для того, чтобы получить  
7 аршин грубой холстины, которую им за это вы-
дают; однако после крещения, чтобы доказать 
своё христианство, они умеют разве только сде-
лать крест и есть свиное мясо» [21, с. 35].

Но сохранившиеся отчёты в Святейший пра-
вительствующий синод, в которых численность 
только крестившегося ингушского населения 
достигает цифры в 717 душ обоего пола, позво-
ляют внести существенные коррективы в подоб-
ные утверждения [20, л. 1]. Скорее всего, имел 
место процесс отказа от христианства недавно 
обращённой паствы, что и дало столь серьёзный 
разброс в цифрах. Учитывая острую нехватку в 
священниках, которые могли бы на постоянной 
основе работать с горскими народами, удивлять-
ся такому положению не приходится. 

Следует также помнить, что правительство 
ориентировало миссионеров не гнаться за коли-
чеством обращённых в христианство, а желало 
видеть в них подлинно верующих людей. Екате-
рина II указала «дать наставление в том, чтоб 
он не считал исполненным звание и долг свой в 
торопливом сподоблении крещения, а старался 
бы внушить им и силу христианского учения и ру-
ководствовать ко всякому благонравию, без чего 
крещение диким людям преподаваемое, едва ли 
не может быть названо злоупотреблением одного 
из величайших таинств веры христианской» [17, 
с. 656]. Нужно было создать базу для успешно-
го взаимодействия с народами края, а это тре-
бовало сосредоточиться на возведении новых и 
поддержании старых храмов, подготовить кадры, 
знакомые с местной спецификой и т.п. Между тем 
действовать приходилось в тяжелейших, опасных 
для жизни условиях. Было множество примеров 
преследования христиан, «постоянных притесне-
ний со стороны кабардинцев, которые угоняли у 
них скот, забирали их жён и детей и продавали 
в отдалённые области. Духовная и гражданская 
власть против этих врагов тогда была бессильна» 
[18, с. 234–235]. 

При епископе Гаийи Моздок становится важ-
ным религиозным центром в Предкавказье. 
Здесь возводятся новые храмы, среди которых 
выделяется храм во имя Успения Божьей Матери.  
В нём хранилась старинная почитаемая икона, 
которая для верующих считалась чудотворной. 
Её привезли переселившиеся под защиту русско-



Humanities and law research. 2022. V. 9 (4)

545

го гарнизона куртатинцы. Пройдут десятилетия,  
и в 1821 г. в сообщении Астраханской духовной 
консистории будет указываться, что «находящиеся 
в г. Моздоке новоокрещённые осетинцы и черке-
сы, уже с давнего времени поселившиеся, имеют 
у себя церковь деревянную во имя Успения Божия 
Матери, построенную в 1797 году» [3, с. 412].

Нам представляется, что инициированный Ека-
териной Великой эксперимент с Моздокско-Мад-
жарским викариатством не был доведён до кон-
ца. При всей критике действий епископа Гаийя 
следует реально оценивать его скоромные воз-
можности по распространению миссионерской 
практики в регионе. Он должен был решать пер-
воочередные хозяйственные вопросы, создавать 
базу, опираясь на которую его приемники могли 
активно приступить к проповеднической деятель-
ности [5, с. 243].

Между тем новый император Павел I не скры-
вал, что собирается «в делах внешней политики 
России не следовать правилам своей родитель-
ницы», следствием чего, среди прочего, стала 
ликвидация епархии [9, с. 243]. Но это не озна-
чало того, что власти отказывались от распро-
странения христианских ценностей среди горцев 
Северного Кавказа. Шёл интенсивный поиск опти-
мальной модели воздействия на мировоззрение 
автохтонных народов края, в которых хотели ви-
деть миролюбивых подданных, верных престолу.

Российская политика в значительной степени 
была связана с личностью императора, который 
находился в текущий период на престоле. При 
смене власти происходила корректировка теку-
щих задач, хотя сама цель, как правило, не из-
менялась. Так произошло и после завершения 
короткого царствования Павла I. Занявший трон 
Александр I публично заявил, что примером ис-
тинного правителя для него служит его бабка,  
а потому следовало ожидать возврата к тем иде-
ям, которые она стремилась воплотить на практи-
ке. Незадолго до своей гибели сын Екатерины II 
присоединил к Российской империи Картли-Кахе-
тинское царство. После недолгих колебаний этот 
шаг отца подтверждает и его наследник. Всё это 
подстегнуло интерес к миссионерской деятель-
ности среди северокавказских племён, которые в 
силу новых геополитических реалий должны были 
влиться в семью народов северной державы.

Возник замысел восстановления Осетинской 
комиссии, которая не должна была подчиняться 
светской власти. Производились расчёты будущих 
расходов, связанных с содержанием её служите-
лей, разрабатывались нормы и требования к ним. 
Пастыри должны были своим примером влиять 
на прихожан, хорошо владеть знаниями в области 
теологии, опрятно одеваться и выполнять мирские 
требы и т.п. Не исключалось наказание тех свя-
щенников, которые не отвечали своему высокому 
статусу и дискредитировали Церковь [18, с. 235].

При всём желании действовать самостоятель-
но духовенство не могло обходиться без поддерж-
ки светской администрации. Ситуация на Кавказе 
с каждым годом обострялась, и реальные полно-
мочия фактически сосредоточивались в руках во-
енного командования. Были случаи притеснения 
неофитов и разграбления их церквей со стороны 
местных владельцев [8, с. 63].

Среди тех, кто принял участие в распростране-
нии христианства, был П. Д. Цицианов, который 
осознавал необходимость выстраивания добрых 
отношений с духовенством, «а также использо-
вания авторитета священнослужителей для под-
держки мер правительства» [14, с. 213–214]. При 
этом он ратовал за искренность в деле обретения 
горцами новой веры, был противником получения 
мирских выгод от перехода к православию.

Так, столкнувшись с тем, что многие беглецы из 
горских пределов переходят в православие лишь 
для того, чтобы обрести свободу и избавиться 
от гнёта прежних владельцев, он потребовал от 
священников не торопиться с проведением обря-
да для таких людей, а первоначально обучить их 
русскому языку и основным догматам христиан-
ства, чтобы они становились православными не 
формально, а по убеждению[1, с. 570]. 

Примечательно, что П. Д. Цицианов не испы-
тывал предубеждения к католическим миссионе-
рам. Он считал, что они могут внести свой вклад 
в деле умиротворения горцев, а имеющиеся раз-
ногласия с Ватиканом не должны препятствовать 
обращению «в христианскую веру сопредельных 
Грузии магометан и некоторых идолопоклонниче-
ских поколений» [1, с. 281].

При нём начинает свою работу миссия Эдин-
бургского библейского общества, которая основа-
ла свою колонию в ауле Каррас. Выкупая у горцев 
ясырей, проповедники стремились обучить их 
грамоте, чтобы в дальнейшем использовать для 
распространения своих идей [12, с. 94].

С гибелью князя решать вопросы по привле-
чению горских народов в лоно православной 
Церкви пришлось новому военному губернатору 
графу И. В. Гудовичу. К нему обратился глава 
Астраханской и Кавказской епархии архиепископ 
Анастасий. Недавно назначенный на эту долж-
ность, он жаждал преуспеть там, где не смог 
продвинуться его предшественник, архиепископ 
Платон. Сильной стороной такого подхода была 
преемственность, которой старались придержи-
ваться пастыри, независимо от того, кто из них 
возглавлял епархию. 

Мы видим фактическое повторение тех пунктов, 
которые в своё время были озвучены светским 
властям и теперь вновь доводились до сведения 
военного губернатора. В частности, предлагалось: 
«1) Осетинскую Комиссию восстановить по-преж-
нему в Моздоке на таком основании, как оная 
до 1793 года по Высочайше конфирмованному 



Гуманитарные и юридические исследования. 2022. Т. 9 (4) 

546

в 1771 году докладу существовала. 2) Духовным 
быть таким же, как прежде были, кроме перевод-
чика, в коем надобности не предвидится, а вме-
сто его полагается для письменных дел и смотре-
ния за казною комиссар с классным чином и при 
том один писарь. 3) Для сей комиссии и при ней 
школы обратить строение упразднённого в 1799 
году в Моздоке второклассного мужского мона-
стыря… оставя и церковь того монастыря для сей 
же Комиссии. 4) Для всяких услуг определить из 
крестьян в служители 5 человек. 5) Всю сумму, по-
лагаемую на Осетинскую Комиссию, отпускать из 
Казённой Палаты, а не из Приказа общественного 
призрения…, и 6) По делам Комиссии сношение 
иметь только с одним военным губернатором…» 
[2, с. 75]. 

Обращает на себя внимание пункт второй, 
в котором оговаривается отсутствие необходи-
мости иметь в составе Комиссии переводчика. 
Данный факт может быть трактовать так: среди 
священников были знающие язык своей паствы 
либо это были выходцы из числа тех народов, 
среди которых предполагалось вести проповед-
ническую деятельность. Уже имелись монастыри, 
церкви, школы, т. е. все условия для того, чтобы 
приступить непосредственно к миссионерской 
практике. Это свидетельствует о том, что крити-
ка в адрес викариатства излишне категорична,  
и к началу XIX столетия уже были подготовлены 
серьёзные заделы для успешной работы христи-
анских миссий.

Однако, несмотря на актуальность сформу-
лированных церковными иерархами задач, их 
решение явно затягивалось. Сказывалась непо-
воротливость чиновничьего аппарата империи, 
который любой шаг сопровождал длительным 
согласованием и перепиской по инстанциям. 
Осложняли ситуацию и те первоочередные про-
блемы, которые приходилось решать кавказским 
властям. В крае свирепствовала чума, бороться с 
которой можно было лишь с помощью карантин-
ных мер, парализующих контакты между народа-
ми, проживавшими в регионе. Основное внима-
ние уделяли нейтрализации внешнеполитических 
опасностей, которые грозили России, как в Евро-
пе, так и на Востоке. На фоне всех этих вызовов 
миссионерская работа отходила на второй план, 
и всё ограничивалось перепиской с канцелярией 
обер-прокурора Синода.

И. В. Гудович изначально имел самые смутные 
представления о том, что стало с Осетинской ко-
миссией. Он писал моздокскому коменданту, что 
«теперь мне неизвестно, существует ли и ныне 
таковая Комиссия или нет и каким образом и кем 
исполняется бывшая той Комиссии обязанность 
относительно народа осетинского» и давал при-
казание собрать для него по этому поводу необ-
ходимую информацию [2, с. 77]. Это говорит о 

том, что миссионерские усилия какое-то время 
явно были не в числе приоритетов для кавказской 
администрации. 

Возник замысел привлечь к работе среди гор-
цев иезуитов. Но Александр I запретил подобные 
эксперименты, опасаясь, что их деятельность бу-
дет направлена против интересов России в крае 
[8, с. 64].

Ситуация начала меняться с лета 1811 г., ког-
да был учреждён Грузинский экзархат, в ведение 
которого перешли приходы с православными 
осетинами [19, с. 106]. По указанию императора 
от 30 августа 1814 г. учреждается Осетинская ко-
миссия. Её деятельность курировал архиепископ 
Телавский и Грузино-Кавказский Досифей. Для 
Комиссии были определены следующие шта-
ты: «…архимандрит один, игумен один, иеромо-
нахов четыре, иеродиаконов два, да из белого 
духовенства: священников два, диакон один, и 
восемь причетников; а для письменных дел по 
комиссии один секретарь 10 класса, один пере-
водчик 12 класса и два писца» [16, с. 1114]. Было 
очевидно, что нелёгкая служба архиепископа бу-
дет опасна. Дорога к будущей пастве пролегала 
по горной местности, где природа и люди могли 
погубить миссионеров. Поэтому предусматрива-
лось, «иметь в готовности и состоять в полном 
послушании и распоряжениях архиепископа, 
во-первых: из церковных грузинских крестьян 
30 человек с верховыми лошадьми, кои и будут 
указателями дорог и селений; а второе для охра-
нения в пути от набегов, казаков 100 человек…» 
[16, с. 1115]. Информация о работе осетинской ко-
миссии должна была поступать непосредственно 
в Синод, который при необходимости мог оказать 
различную помощь архиепископу.

Досифей активно принялся исполнять возло-
женные на него обязанности. Только за три года 
число обращённых в православную веру осетин 
превысило шесть тысяч человек. Но очень скоро 
интересы миссионеров столкнулись с военно-по-
литическими реалиями, которые препятствовали 
их деятельности. Новый главнокомандующий на 
Кавказе А. П. Ермолов не терпел своеволия и 
непослушания архиепископа, чьи действия рас-
ходились с проводимым им курсом в отношении 
горцев. Не без раздражения он пенял Досифею 
на то, что «…духовная Осетинская комиссия, 
имевшая влияние на осетин, жительствующих по 
хребту Кавказских гор, прилегающих к Горийско-
му уезду, вмешивается в дела до правительства 
относящиеся…» [3, с. 363]. В 1817 г. Осетинская 
духовная комиссия была передана под управле-
нием архиепископа Рязанского Феофилакта. Это 
была не просто кадровая перестановка. Начинал-
ся новый этап в миссионерской работе Комиссии, 
которой предстояло действовать во всё более 
сложных обстоятельствах разгоравшихся воен-
ных действий в регионе.



Humanities and law research. 2022. V. 9 (4)

547

Российская политика на Кавказе на рубеже XVIII 
– XIX веков претерпела серьёзные изменения. Это 
нашло отражение и в конфессиональных преоб-
разованиях, которые внедрялись имперскими вла-
стями в крае. Предполагалось с помощью мисси-
онерской деятельности добиться умиротворения 
народов, некогда считавшимися христианскими. 
В качестве инструмента воздействия выступала 
Осетинская духовная комиссия и викариатство 
Моздокское, сумевшие привлечь в лоно право-
славия тысячи горцев, преимущественно из чис-
ла осетин. Анализ задействованного материала 

позволяет сделать вывод о том, что деятельность 
церкви зависела от решений светских властей. Ак-
тивизация миссионерских усилий была связана с 
возрастанием и угасанием интереса к региону со 
стороны Петербурга, для которого внешнеполи-
тическая повестка на Юге неоднократно изменя-
лась. Заложником такой неопределённости было 
и духовенство, которому к тому же приходилось 
иметь дело с горскими обществами, социально-э-
кономический и культурный облик которых затруд-
нял проведение в их среде успешной проповедни-
ческой деятельности. 

Литература
1.	 Акты, собранные Кавказской Археографической комиссией / под ред. А.П. Берже. Тифлис: Главное Управление 

Наместника Кавказского, 1868. Т. II. Ч. II. 1238 с. 
2.	 Акты, собранные Кавказской Археографической комиссией / под ред. А.П. Берже. Тифлис: Главное Управление 

Наместника Кавказского, 1869. Т. III. 767 с. 
3.	 Акты, собранные Кавказской археографической комиссией / под ред. А.П. Берже. Тифлис, 1874. Т.VI. Ч.I. 941 с.
4.	 Алборов Б. А. Некоторые вопросы осетинской филологии: статьи и исследования об осетинском языке и фолькло-

ре. Орджоникидзе: Ир, 1979. 311 с.
5.	 Барабанов О. Н., Волхонский М. А., Мирзоева А. М., Муханов В. М. Очерки истории христианства на Северном 

Кавказе: С древнейших времён до начала ХХ века. М.: Издательство «Аспект Пресс», 2015. 352 с.
6.	 Беляев И. Русские миссии на окраинах. Историко-этнографический очерк. СПб.: Издание П.П. Сойкина, 1900. 308 с.
7.	 Город Моздок: Исторический очерк. Владикавказ: РИПП им. Гассиева, 1995. 279 с.
8.	 Емельянова Н. М. Мусульмане Осетии: на перекрестке цивилизаций. М.: РИК, 2003. 360 с.
9.	 Жигарев С. Русская политика в Восточном вопросе. (Её история в XVI-XIX веках, критическая оценка и будущие 

задачи). Историко-юридические очерки. Москва, 1896. Т. I. 465 с.
10.	Калоев Б. А. Осетины (историко-этнографическое исследование). М.: Главная редакция восточной литературы 

издательства «Наука», 1971. 358 с.
11.	 Калоев Б. А. Моздокские осетины (Историко-этнографическое исследование). М.: Наука, 1995. 245 с.
12.	Клычникова М.В., Клычников Ю.Ю. Вхождение Северного Кавказа в культурное поле России (1777–1864 гг.). Пяти-

горск: ИП Филиппов, 2006, 2006. 158 с. 
13.	Коменский И. Обращение осетин в христианство в XVIII веке // Труды V Археологического съезда в Тифлисе. 1881. 

Под редакцией Графини Уваровой. М.: Типография А. И. Мамонтова и К, 1887. С.140–160.
14.	Лапин В. В. Цицианов. М.: Молодая гвардия, 2011. 542 с.
15.	Полное собрание законов Российской империи. Собрание 1. Т.XXIII. СПб.,1830. 973 с.
16.	Полное собрание законов Российской империи. Собрание 1. Т.XXXII. СПб.,1830. 1110 с. 
17.	Полное собрание законов Российской империи. Собрание 1. Т.XXXV. СПб.,1830. 675 с.
18.	Савинский И. Историческая записка об Астраханской епархии за 300 лет ея существования. (С 1602 по 1902 год). 

Астрахань, 1903. 392 с. 
19.	Северный Кавказ в составе Российской империи. М.: Новое литературное обозрение, 2007. 460 с.
20.	Центральный государственный архив Республики Северная Осетия – Алания. Ф. 245. Оп. 1. Д. 36. 
21.	Штедер. Дневник путешествия из пограничной крепости Моздок во внутренние местности Кавказа, предпринятого 

в 1781 году // Осетины глазами русских и иностранных путешественников (XIII-XIX вв.). Орджоникидзе: Северо- 
Осетинское книжное издательство, 1967. С. 27–70.

References
1.	 Akty, sobrannye Kavkazskoj Arheograficheskoj komissiej (Acts collected by the Caucasian Archaeographic Commission) /  

ed by A. P. Berzhe. Tiflis: Glavnoe Upravlenie Namestnika Kavkazskogo, 1868. Vol. II. Part. II. 1238 p. (In Russian).
2.	 Akty, sobrannye Kavkazskoj Arheograficheskoj komissiej (Acts collected by the Caucasian Archaeographic Commission) /  

ed by A. P. Berzhe. Tiflis: Glavnoe Upravlenie Namestnika Kavkazskogo, 1869. Vol. III. 767 p. (In Russian).
3.	 Akty, sobrannye Kavkazskoj arheograficheskoj komissiej (Acts collected by the Caucasian Archaeographic Commission) /  

ed by A. P. Berzhe. Tiflis, 1874. Vol. VI. Part. I. 941 p. (In Russian).
4.	 Alborov B. A. Nekotorye voprosy osetinskoj filologii: stat’i i issledovaniya ob osetinskom yazyke i fol’klore (Some questions 

of Ossetian philology: articles and studies about the Ossetian language and folklore). Ordzhonikidze: Ir, 1979. 311 p.  
(In Russian).

5.	 Barabanov O. N., Volhonskij M. A., Mirzoeva A. M., Muhanov V. M. Ocherki istorii hristianstva na Severnom Kavkaze:  
S drevnejshih vremyon do nachala ХХ veka (Essays on the history of Christianity in the North Caucasus: From ancient 
times to the beginning of the twentieth century). Moscow: Izdatel’stvo «Aspekt Press», 2015. 352 p. (In Russian).

6.	 Belyaev I. Russkie missii na okrainah. Istoriko-etnograficheskij ocherk (Russian missions on the outskirts. Historical and 
ethnographic essay). St. Petersburg: Izdanie P.P. Sojkina, 1900. 308 p. (In Russian).

7.	 Gorod Mozdok: Istoricheskij ocherk (City of Mozdok: Historical essay). Vladikavkaz: RIPP im. Gassieva, 1995. 279 p.  
(In Russian).



Гуманитарные и юридические исследования. 2022. Т. 9 (4) 

548

8.	 Emel’yanova N. M. Musul’mane Osetii: na perekrestke civilizacij (Muslims in Ossetia: at the crossroads of civilizations). 
Moscow: RIK, 2003. 360 p. (In Russian).

9.	 ZHigarev S. Russkaya politika v Vostochnom voprose. (Eyo istoriya v XVI-XIX vekah, kriticheskaya ocenka i budushchie 
zadachi) (Russian policy in the Eastern question. (Its history in the 16th-19th centuries, critical assessment and future 
tasks). Istoriko-yuridicheskie ocherki. Moscow, 1896. Vol. I. 465 p. (In Russian).

10.	Kaloev B. A. Osetiny (istoriko-etnograficheskoe issledovanie)(Ossetians (historical and ethnographic research). Moscow: 
Glavnaya redakciya vostochnoj literatury izdatel’stva «Nauka», 1971. 358 p. (In Russian).

11.Kaloev B. A. Mozdokskie osetiny (Istoriko-etnograficheskoe issledovanie) (Mozdok Ossetians (Historical and ethnographic 
research). Moscow: Nauka, 1995. 245 p. (In Russian).	

12.	Klychnikova M. V., KlychnikovYu.Yu. Vhozhdenie Severnogo Kavkaza v kul’turnoe pole Rossii (1777 – 1864 gg.) (Entry of 
the North Caucasus into the cultural field of Russia (1777-1864). Pyatigorsk: IP Filippov, 2006, 2006. 158 p. (In Russian).

13.	Komenskij I. Obrashchenie osetin v hristianstvo v XVIII veke (Conversion of Ossetians to Christianity in the 18th century) //  
Trudy V Arheologicheskogo s»ezda v Tiflise. 1881. Pod redakciej Grafini Uvarovoj. Moscow: Tipografiya A.I. Mamontova 
i K, 1887. P.140–160. (In Russian).

14.	Lapin V. V. Cicianov (Tsitsianov). Moscow: Molodaya gvardiya, 2011. 542 p. (In Russian).
15.	Polnoe sobranie zakonov Rossijskoj imperii (Complete collection of laws of the Russian Empire). Collection. Vol. XXIII. St. 

Petersburg,1830. 973 p. (In Russian).
16.	Polnoe sobranie zakonov Rossijskoj imperii(Complete collection of laws of the Russian Empire). Sobranie 1. Vol. XXXII. 

St. Petersburg,1830. 1110 p. (In Russian).
17.	Polnoe sobranie zakonov Rossijskoj imperii(Complete collection of laws of the Russian Empire). Sobranie 1. Vol. XXXV. 

St. Petersburg,1830. 675 p. (In Russian).
18.	Savinskij I. Istoricheskaya zapiska ob Astrahanskoj eparhii za 300 let eya sushchestvovaniya. (S 1602 po 1902 god) 

(Historical note about the Astrakhan diocese for 300 years of its existence. (From 1602 to 1902). Astrahan’, 1903. 392 p. 
(In Russian).

19.	Severnyj Kavkaz v sostave Rossijskoj imperii (North Caucasus as part of the Russian Empire). Moscow: Novoe literaturnoe 
obozrenie, 2007. 460 p. (In Russian).

20.	Central’nyj gosudarstvennyj arhiv Respubliki Severnaya Osetiya – Alaniya (Central State Archive of the Republic of North 
Ossetia-Alania). F. 245. Inv. 1. D. 36. (In Russian).

21.	SHteder. Dnevnik puteshestviya iz pogranichnoj kreposti Mozdok vo vnutrennie mestnosti Kavkaza, predprinyatogo v 
1781 godu (Diary of a journey from the border fortress of Mozdok to the interior of the Caucasus, undertaken in 1781) //  
Osetiny glazami russkih i inostrannyh puteshestvennikov (XIII-XIX vv.). Ordzhonikidze: Severo-Osetinskoe knizhnoe 
izdatel’stvo, 1967. P. 27–70. (In Russian).

Сведения об авторе
 

Гранкин Юрий Юрьевич – доктор исторических наук, профессор кафедры истории государства и права России и 
зарубежных стран, проректор по академической политике, контролю качества образования и информатизации Пяти-
горского государственного университета (Пятигорск, Россия) / grankinj@pglu.ru

Адрес: д.9, пр. Калинина, 357352, Пятигорск, Российская Федерация.

Information about the author 
Yurii Yu. Grankin – Doctor of History, Professor, Chair of History of State and Law of Russia and Foreign Countries, Vice-

Rector for Academic Policy, Higher Education Quality Assurance and Informatization, Pyatigorsk State University (Pyatigorsk, 
Russia) / grankinj@pglu.ru

The address: 9, Kalinina Ave., 357352, Pyatigorsk, Russian Federation.


